
Постмодернизм в контексте современной русской литературы 231

О.В. БОГДАНОВА 

ПОСТМОДЕРНИЗМ В КОНТЕКСТЕ СОВРЕМЕННОЙ 
РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ:  

(60–90-е годы ХХ – начало ХХI в.)1 
 
Исследователь ставит своей целью выявить истоки и предпо-

сылки возникновения постмодернизма в современной русской лите-
ратуре, определить его хронологические рамки, (не)совместимость с 
традициями русской классики. Анализ творчества писателей-
постмодернистов – А. Битова, С. Довлатова, Вен. Ерофеева, 
Т. Кибирова, Н. Коляды, В. Пелевина, Л. Петрушевской, Д. Пригова, 
Вяч. Пьецуха, Л. Рубинштейна, В. Сорокина, Т. Толстой и др. – про-
водится в рамках того культурно-философского континуума, который 
определяется как современный литературный процесс. Автор при-
держивается следующей периодизации этапа «современной литера-
туры»: первый период – с конца 50-х («хрущевская оттепель») до 
середины 80-х годов; второй – с середины 80-х («горбачевская пере-
стройка») до 2000-х годов.  

В середине 80-х годов (начало второго из выделенных перио-
дов) произошло «открытие» литературы, получившей в критике 
разные названия – «другая проза» (С. Чупринин), «андеграунд» 
(В. Потапов), «проза новой волны» (Н. Иванова), «младшие семи-
десятники», «литература эпилога» (М. Липовецкий), «литература 
эпохи гласности» (П. Вайль и А. Генис), «актуальная литература» 
(М. Берг), «сундучная литература» (Ч. Гусейнов), «типичный сюр», 
«плохая проза» (Д. Урнов), «бесприютная литература» 

                                           
1 См.: Богданова О.В. Постмодернизм в контексте современной русской 

литературы: (60–90-е годы ХХ – начало ХХI в.). – СПб.: Филол. ф-т СПбГУ, 
2004. – 716 с. 



IV. РЕФЕРАТЫ 232

(Е. Шкловский) и др. Позднее все эти явления стали называть «ли-
тературой постмодернизма (или постмодерна)» (с. 28). В формиро-
вание теории постмодернизма в России заметный вклад внесли В. 
Подорога, И. Ильин, А. Пятигорский, М. Эпштейн, Н. Маньковская 
и др. При всем родстве и ориентации на западную традицию рус-
ский литературный постмодернизм развивался особым и весьма 
специфическим образом. 

Роль «праотца» этого феномена О.В. Богданова традиционно 
отдает В. Набокову. «Пратекстами» русского постмодерна считают 
произведения А. Терца «Прогулки с Пушкиным», А. Битова «Пуш-
кинский дом» и Вен. Ерофеева «Москва – Петушки». Автор полагает, 
что именно эти «три кита» породили различные (хотя и смыкающиеся 
в чем-то) генерализующие линии отечественного постмодернизма 
(с. 34). Так, «над-литературоведческая» манера А. Терца, или «свобод-
ная игра активной интерпретации» (если воспользоваться слогом 
Ж. Дерридa), находит свое развитие в культурологических («научно-
симулятивных») опытах Вик. Ерофеева и В. Курицына, А. Гениса и 
П. Вайля, в многообразных формах метафорической эссеистики. Изы-
сканно-аристократическая, изощренно-интеллектуальная и артистиче-
ски-интертекстуальная манера А. Битова как бы предопределила от-
дельные черты в прозе Т. Толстой, В. Пелевина и др. Игровая поэтика 
Вен. Ерофеева, опосредованная тотальной ироничностью и отчетливо 
ориентированная на «массового» читателя, становится определяющей 
в прозе С. Довлатова и В. Пьецуха.  

Первая глава «Русский прозаический постмодерн (1960–
2000-е годы)» включает ряд статей.  

В статье «“Москва – Петушки” Венедикта Ерофеева как пра-
текст русского постмодернизма» главным (помимо раскрытия черт 
постмодернистской художественности, основанной на интертексту-
альности и т.п.) становится вопрос о жанре произведения. Наибо-
лее очевидным, на первый взгляд, показалось определение «роман-
путешествие» с учетом авторского обозначения: «поэма», что ука-
зывало на использование традиции гоголевской поэмы «Мертвые 
души». Однако, по мнению О.В. Богдановой, конститутивные осо-
бенности романа-путешествия «не работают»в тексте Ерофеева: 
повороты сюжета не связаны с движением поезда, не зависят от 
маршрута героя, а подчиняются по преимуществу его «потоку соз-
нания». В результате большее значение имеют не нарративность, а 



Постмодернизм в контексте современной русской литературы 233

приемы драматургической организации текста: сценичность и диа-
логизм, присутствие различных субъектов разговора, комический 
прием «qui pro quo», театрализованное проигрывание текста и т.п. 
Таким образом, «образцом для подражания» на уровне жанра ока-
зываются не «Мертвые души» как повествование-путешествие, а 
драматическая пьеса «Ревизор», лишь на внешнем, композицион-
ном уровне организованная образом дороги (с. 72). 

Другой важный вопрос, рассматриваемый при анализе поэмы 
«Москва – Петушки», вопрос о новом типе «героя» – характерного 
для своего времени, «политически неграмотного» и «морально не-
устойчивого» интеллектуала. «Внешняя социальная несостоятель-
ность… избавляет героя от зависимости в этом мире», дарует ему 
«свободу выбора» (с. 43–44). Особое внимание уделено предложен-
ному критикой сопоставлению Венички с Христом1. О.В. Богданова 
считает возможным его уподобление апостолу, причем не конкрет-
но апостолу Петру, упоминаемому в тексте, а вообще «апостоль-
скому чину – чину ученика и последователя Учителя» (с. 56).  

Автор анализирует мастерство комедийной техники писателя: 
широко используются в поэме парадокс, неожидаемое сопоставле-
ние, эффект обманутого ожидания, иронический отказ от иерар-
хичности мышления, сочленение «верха» и «низа», ироническое 
удвоение, окарикатуривание, чуждое внедрение иностранных слов, 
абсурд и алогизм на различных уровнях, травестия, пародирование, 
гротеск и гиперболизация, взаимовытеснение омофонов, языковые 
«ошибки», жаргонизмы, говорящие имена, физиологизация речи, 
звукопись и т.п.  

В статье «“Пушкинский дом” Андрея Битова (“Версия и ва-
риант” русского постмодерна)» автор отмечает, что тенденции «но-
вой» литературы, связанные прежде всего с философией «неравно-
сти» человека самому себе, с «осознанием не-абсолютности и не-
истинности существования» (с. 99), зародились в самых первых 
произведениях писателя. Так, в рассказе «Без дела» (1961) главным 
становится ощущение героем призрачности («симулятивности») 
                                           

1 Параллель «Веничка – Иисус» подробно рассматривают, например, 
Е. Смирнова (Венедикт Ерофеев глазами гоголеведа // Рус. лит. – Л., 1990. – № 3) 
и М. Липовецкий («С потусторонней точки зрения»: Специфика диалогизма в 
поэме Венедикта Ерофеева «Москва – Петушки» // Русская литература ХХ в.: На-
правления и течения. – Екатеринбург, 1996. – Вып. 3). 



IV. РЕФЕРАТЫ 234

существования, и он сам за собой замечает: «Я произвожу много 
разных впечатлений»1.  

Рассказ содержит в неразвитом виде множество мотивов 
«Пушкинского дома», в котором жизнь героя Льва Одоевцева (ас-
пиранта, затем сотрудника Пушкинского дома – академического 
Института русской литературы) уже с первых строк характеризует-
ся через образы (и образцы) литературной классики. Писатель дает 
скрупулезный анализ наследных признаков и потенций героя наше-
го времени. И как один вариант (из множества) возникает прообраз 
Ильи Ильича Обломова, чья жизнь, как известно, протекала «без 
дела», вдалеке от суеты, размеренно и спокойно.  

«Звукопись фамилии “Обломов” с тремя буквами-кругами 
“О” – не только задает исконные (“наследно-фамильные”) качества и 
метатипические доминанты характера битовского героя, но и опо-
средует их формально-стилевую выраженность» (c. 120). Битов еще 
до романного текста на уровне подсознания пробуждает ощущение 
дисгармонии, разрыва (=обрыва) в генеалогической традиции Одо-
евцевых. Фамилия Обломов прочитывается как «обломок» прежней 
династии (племени, традиции), и в тексте его синонимом становится 
«осколок»; неслучайным здесь кажется и совпадение графического 
изображения «нуля» с изображением буквы «О» (с. 122–123). 

Роман «Пушкинский дом», над которым писатель работал в 
1964–1971 гг., постоянно дополняя его, имеет в качестве важной час-
ти так называемые «Обрезки (Приложение к комментированию)», 
где даны различные пояснения, в том числе – «археологические изы-
скания» по поводу названия. Для Битова «и русская литература, и 
Петербург (Ленинград), и Россия – все это, так или иначе, 
ПУШКИНСКИЙ ДОМ без его курчавого постояльца…» В условиях 
заполитизированного диктаторского советского государства имя 
Пушкина воспринималось заместителем (и синонимом) свободы – 
свободы слова, выбора, творчества, индивидуальности, социальной 
детерминированности и т.д. (в романе – это линия «liberty») (с. 105). 

Именно названием писатель сознательно подсказывает код, с 
помощью которого расшифровывается предложенная им литератур-
ная игра: постмодернистская формула «мир как текст» воплощается 

                                           
1 Битов А. Империя в четырех измерениях: В 4 т. – Харьков; М., 1996. – 

Т. 1. – С. 46. 



Постмодернизм в контексте современной русской литературы 235

в русской логоцентрической версии «жизнь – литература». И тогда 
«даль свободного романа» становится не просто отражением, но во-
площением жизненного мирохаоса, который, однако, оказывается в 
строгом подчинении у законов художественного текста (с. 109).  

«Оглавление» романа с его Прологом «Что делать?», тремя 
разделами – «Отцы и дети», «Герой нашего времени», «Бедный 
всадник» – представляет собой не просто «краткое содержание» 
произведения, но становится его значимой составляющей. При этом 
текст «Оглавления» построен по законам поэтической речи: он со-
стоит из трех строф (по восемь строк в каждой), организованных на 
основе ассонанса с элементами аллитерационного стиха и т.п. 
(с. 116). Прием «битовской троичности» диктует структуру «стро-
фы», которая, например, в третьем разделе («Бедный всадник») со-
держит три «эпилога»: «Выстрел (Эпилог)», «Версия и вариант» 
(Эпилог)», «Утро разоблачения, или Медные люди (Эпилог)». Эти 
три Эпилога коррелируют с Прологом и замыкают композиционную 
раму оглавления. Название третьего раздела «Бедный всадник» всту-
пает в «каламбурные отношения» с заголовком последней его главы 
«Утро разоблачения, или Медные люди». А названия других его 
глав: «Маскарад» – «Дуэль» – «Выстрел», выстраивают собственный 
(внутренний) «классический» литературный сюжет, который, будучи 
прочитан на уровне «версии и варианта», участвует в формировании 
конфликта произведения и разрешении отношений между героями 
(с. 138). Финальная часть романа вновь «подводит к тому исходному 
событию, которое послужило началом» и, следовательно, теперь 
«замкнуло самый главный концентрический круг повествования» 
(с. 140). Таким образом, интертекстуальные аллюзии «оглавления» 
оказываются чрезвычайно содержательными. 

По мысли О.В. Богдановой, несмотря на кажущиеся «вполне 
постмодернистскими» приметы «другого» («нового» для 60–70-х го-
дов) письма, роман Битова не может быть квалифицирован как «по-
стмодернистский», поскольку писатель не только «играет» в текст (в 
тексте), но вырисовывает новый тип характера. При наличии героев-
симулякров (как бы по Ж. Бодрийяру), при разрушении всех видимых 
связей (как бы «деконструкция» по Ж. Деррида), при реализации 
формулы «мир как текст» (как бы вслед за М. Фуко), при стирании 
границ и смешении образов автора и героя (как бы по Р. Барту), при 
чрезвычайно причудливой сюжетно-композиционной организации 



IV. РЕФЕРАТЫ 236

(как бы «ризоме» Ж. Делёза и Ф. Гваттари), при метанарративности 
(как бы от Ж.-Ф. Лиотара), при своеобразии и изысканности интертек-
стуального письма (как бы по Ю. Кристевой), художественный мир 
битовского произведения сохраняет «возрожденческое» представле-
ние об иерархичности (полярности) системы и потребность в идеале. 
Художественный универсум Битова обнаруживает тенденцию к хаоти-
зации, но удерживается биполярными точками «прошлое – настоя-
щее», «верность – предательство», «подлинность – мнимость», «де-
ло – безделье», «добро – зло» и т.п. (с. 156–157). 

В статье «Интертекстуальные связи в творчестве Татьяны 
Толстой» О.В. Богданова размышляет о традиции «битовской вер-
сии» русского постмодернизма, с ее особой образной системой, мо-
тивными рядами, метафорами-символами, внутренне присущей ей 
интертекстуальностью. «Культурный слой» в рассказах Т. Толстой 
существует повсеместно и на различных уровнях: переработка те-
мы, использование элементов известного сюжета, явная и скрытая 
цитация, аллюзия, парафраза, заимствование, подражание, пародия. 
«Цитатное сознание» героев осмысленно-осознанное; писательни-
ца намеренно «вступает» в диалог с предшествующей литературой, 
о чем свидетельствуют детали-транслиты, образы-знаки, слова-
сигналы. Проблема интертекстуальных связей творчества Т. Тол-
стой с текстами русской классической литературы рассматривается 
на примере рассказов «Соня» и «Петерс», а также «романа» «Кысь» 
(2000). Предпринята попытка определить жанр последнего из на-
званных произведений: «Кысь» называют «романом» М. Липовец-
кий, В. Курицын, А. Немзер, Д. Ольшанский, Н. Иванова, Н. Елисе-
ев и др., хотя каждый из них пытается уточнить жанр, придать ему 
видовую дефиницию. На этом пути возник ряд определений: «кни-
га судеб» (В. Новодворская), «футуристический эпос» (Л. Данил-
кин), «что-то вроде антиутопии» (Л. Рубинштейн, Е. Рабинович), 
«пародия на антиутопию» (Н. Иванова), «ретроантиутопия» 
(Б. Кузьминский), «с виду антиутопия, а на деле – форменная эн-
циклопедия русской жизни» (Д. Ольшанский), «гоголевская какая-
то сатира» (О. Кабанова), «роман-фельетон» (А. Агеев), «псевдо-
русская идиллия» (Н. Елисеев) и т.п.1 Между тем, по мнению 

                                           
1 Все приведенные определения даны по: http://www.guelman.ru/slava/kis/ 

index.html 

http://www.guelman.ru/slava/kis


Постмодернизм в контексте современной русской литературы 237

О.В. Богдановой, «однонаправленность идеи, ограниченность об-
разной системы, адинамичность сюжетики, неразветвленность 
композиционно-повествовательной структуры, узость хронотопи-
ческого охвата событий и т.д.» не дают оснований говорить о пове-
ствовательной структуре «Кыси» как о романе (с. 293). 

В статье «“Дихотомическая триада” прозы Сергея Довлатова» 
автор монографии показывает, что в художественном мире писателя 
бинарная оппозиция «норма – абсурд» перерастает в философскую 
триаду, созданную столкновением полюсов, порождающих третью 
составляющую – «хаос». Взаимопроникновение нормы и абсурда, 
способных полноценно подменять друг друга (они скорее синони-
мы, чем антонимы), по-постмодернистски абсолютизировано. По-
этому новеллистическая проза С. Довлатова («Соло на ундервуде», 
«Записки надзирателя», «Зона», «Заповедник», «Чемодан», «Ком-
промисс», «Лишний», «Представление») и на внешнесобытийном, 
и на идейносодержательном уровне бесконфликтна: некий надтек-
стовый конфликт (идейный, общественный, социальный, семей-
ный, бытовой и т.п.) может быть заявлен, но никогда не обострен и 
не развит. Подобно Вен. Ерофееву, в качестве героев писатель из-
бирает людей из интеллигентской и околоинтеллигентской среды, 
нередко «тяготеющих к питию». Образ героя с «размытыми корня-
ми» дает возможность увидеть прежде всего индивидуальность че-
ловека, а не социальные особенности или уровень культуры 
(с. 166). Вместе с тем «артистизм, изящество» прозы С. Довлатова 
во многом проистекали из утонченной прозы А. Битова (с. 179). 

В статье «Субъективный мир прозы Виктора Пелевина» за-
трагиваются основы философской концепции писателя, уточняются 
черты «русского варианта» постмодерна. Построение рассказов 
Пелевина (в сборнике «Синий фонарь» и др.) достаточно традици-
онно, однако образ мира, который создается повествователем, как 
бы не существует объективно – он опосредован сознанием воспри-
нимающего субъекта, он создается не деталями-приметами мира 
внешнего, но генерируется изнутри и зависит от масштаба лично-
сти, которая оказывается в центре пелевинского художественного 
пространства (c. 317). Ориентация на внерациональные способы 
познания приводит писателя к приобщению к мистико-
иррациональным основам буддизма, начиная с повести «Омон Ра».  



IV. РЕФЕРАТЫ 238

Есть все внешние основания рассматривать повесть в русле 
литературы соц-арта: «развенчание мифа о социализме», дискреди-
тация его «достижений», обличение советской государственности, 
иронично-критический негативизм в отношении идеологии (мифо-
логии) недавнего прошлого, гротескно-профанирующая пародия на 
идею и стиль литературы соцреализма. Однако это только внешний 
план произведения, поскольку проблематика повести не социаль-
ная, а метафизическая: «…симулятивная природа советской дейст-
вительности оказывается малосущественной для философской 
мысли писателя» (с. 340). Советская космическая программа, пред-
ставленная «как редкостный по своему масштабу обман, мистерия, 
надувательство», становится в повести только формой, только по-
водом для размышления о более важном для писателя – о симуля-
тивной природе человеческого (не обязательно советского) «космо-
са»-сознания. Поэтому в финале повести имя героя Омон Ра 
прочитывается по-иному: «Омон» как аббревиатура («отдел мили-
ции особого назначения») и позывной «Ра» («российская армия») 
читаются слитно как омофон «Амон Ра» – имя «верховного боже-
ства в египетской мифологии» (с. 342). 

Следующий по времени роман Пелевина «Чапаев и Пустота» 
становится не только еще одним вариантом деконструкции советской 
мифологии (в узком смысле – мифа о В.И. Чапаеве), но и наиболее 
полным выражением «идеалистической – буддистской – постмодер-
нистской» философии писателя. «Прямое сопоставление Чапаева с 
Буддой происходит в финале: забинтованная кисть командира («на 
месте мизинца под слоями марли угадывалась пустота») заставляет 
вспомнить историю «глиняного пулемета», в котором замурован 
(«спрятан) мизинец Будды, обладающий способностью отправлять 
все, на что он направлен, в ничто, в пустоту (с. 346). 

О.В. Богданова рассматривает сложную, вычурную компози-
ционную структуру романа «Generation П», отмечая спутанность 
планов хаотического повествования при высокой степени четкости 
их конструкции от эпиграфов до последних строк. Сюжетно-
фабульный уровень усиливается и дополняется философско-
символическим. Центральный символический образ романа – Ва-
вилон. Главного героя зовут Вавилен Татарский. Этому герою – 
«человеку с именем города» – предстоит подняться «по ступеням 
реального (рекламного) и виртуального (духовного) зиккурата»; 



Постмодернизм в контексте современной русской литературы 239

«герой не строит новый Вавилон, а восходит на вершину современ-
ной жизни – Вавилона» (с. 357). И он одерживает «полную и окон-
чательную победу» (как сказано в романе), достигая понимания 
того, что реального мира не существует, что он заменен запрогра-
мированно-телевизионным, рекламно-виртуальным, «оцифренно-
анимационным», что «все понятия у нас перевернуты» и «никто 
ничего по-настоящему не понимает» (с. 362).  

Смысл названия романа пытались расшифровать многие ис-
следователи. Перечисляя разные версии, О.В. Богданова обращает 
внимание на еще одну, не замеченную критиками: «В последней гла-
ве романа Пелевин приводит “стих из псалма номер 14”, где звучит 
соловосочетание “поколение праведников”, в главном отвечающее 
смыслу повествования о герое, который “ищет человека”, нащупыва-
ет “путь к себе”, стремится “ощутить биение жизни”» (с. 355–356). 

Касаясь вопроса о традициях, параллелях и аллюзиях, кото-
рые порождают романы Пелевина, автор исследования подводит к 
признанию органической связи текстов писателя с наследием рус-
ской классической литературы.  

В статье «Де(кон)структивный слом в прозе Владимира Соро-
кина» дан анализ структурно-стилевых особенностей творчества 
представителя «московского концептуализма». О.В. Богданова со-
глашается с мнением критиков, что Сорокин не просто «другой», а 
«крайне другой» прозаик, работающий не с предметом изображения, 
а с приемами, возможностями его воплощения в искусстве. Поэтому 
«говорящими деталями» его текстов становятся не столько субъект 
или объект изображения, сколько язык и стиль. Свойственная ему 
манера повествования характеризуется как «слом»1. Сорокин мас-
терски изымает из книги «внутреннюю мысль», вычеркивает из ли-
тературы «нравственный посыл», предлагая взамен «набор формаль-
ных принципов»2. Его манере свойственны «резкие переходы от 
соцреалистической гладкости в сугубый гиньоль, кровавый и тошно-
творный», или в «поток бессмыслицы, просто в набор букв»3. 

                                           
1 Ерофеев Вик. Русские цветы зла // Русские цветы зла: Сб. / Сост. Ерофе-

ев В. – М., 2001. – С. 28. 
2 Генис А. Иван Иванович умер: Статьи и расследования. – М., 1999. – С. 70. 
3 Липовецкий М. Русский постмодернизм: Очерки исторической поэтики. – 

Екатеринбург, 1997. – С. 257. 



IV. РЕФЕРАТЫ 240

Своеобразную дилогию представляют собой «Норма» и «Ро-
ман» (1994), являющиеся концептуальной пародией на «образцовые» 
формы классического романа, а именно – роман как цепь новелл (на-
пример, «Декамерон» Д. Боккаччо), и роман с единым последова-
тельным сюжетом (как у Тургенева). События в «Норме» формиру-
ются набором устойчивых клише соцреализма, единственным 
«нарушением» которых является «поедание особого продукта, назы-
ваемого “нормой”, а именно – экскрементов, поставляемых государ-
ству детскими садами в виде аккуратных, фабричным способом рас-
фасованных в целлофан брикетов» (с. 405). Игровой комизм 
основывается на эстетизвции неэстетичного, негативного, на возве-
дении в ранг идеала «отхожего», потрясая цинизмом подмены. Дру-
гой роман дилогии основан на ироническом обыгрывании какого-
либо фрагмента из произведений А. Островского, И. Тургенева, И. 
Гончарова, Ф. Достоевского, Л. Толстого, К. Аксакова и демонстри-
рует «конец традиционного романного мышления ХIХ в.» (c. 407). 

Образцовой «манипуляцией» являются романы «Сердца че-
тырех» и «Тридцатая любовь Марины». В первом Сорокин талант-
ливо фальсифицирует жанрово-стилевые особенности авантюрного 
триллера, нагнетая разного рода насилия, преступления, злодеяния 
без всякого смысла и мотивации. Используя технику реалистиче-
ского письма, он «аннигилирует его идейно-смысловую компонен-
ту» (с. 403). В романе «Тридцатая любовь Марины» «текстами-
оригиналами», с которых создается «концептуальная копия», ста-
новятся производственный роман 50-х (в духе П. Павленко и 
Вс. Кочетова) и женская проза 80-х (от Л. Ванеевой и 
В. Нарбиковой до Л. Петрушевской и особенно Т. Толстой). В ро-
мане во множестве «живет и дышит» любовь – физиологическая и 
платоническая, любовь «rose» и «natural», любовь к семье, родине, 
Богу, любовь к литературе, музыке и т.п. Однако, «по воле автора и 
причудливой логике постмодернистского концептуального искусст-
ва», в жизни Марины равновеликой ее «rose love» становится «лю-
бовь к идее… коллективному существованию (бригаде), к труду 
(cтахановскому), осененная чувством интернациональной любви к 
мировому угнетенному классу» (с. 419–420). 

Отчетливо игровой характер носит роман «Голубое сало» 
(1999), где речь идет о добывании квинтэссенции литературного 
процесса – «голубого сала», получаемого из тел писателей-«клонов», 



Постмодернизм в контексте современной русской литературы 241

которых специально для этого выращивают в специальном питомни-
ке. «Таким образом, русская литература в сорокинском кошмаре – 
последнее полезное ископаемое развалившейся империи. Такой ход 
дает возможность автору предложить то, что он лучше всего умеет, – 
блестящие стилизации под классиков» (с. 422). 

Подчеркивая единство концептуальных принципов в прозе 
В. Сорокина, мастерство игровой поэтики, О.В. Богданова отмеча-
ет, что однообразие приемов парадоксально заключает в себе их 
неисчерпаемость. По мнению самого писателя, «постмодернизм 
переживет все, что о нем говорят». Свидетельством и доказательст-
вом тому является его роман «Лёд» (2002). Об этом произведении 
Сорокин сказал: «“Лёд” – это реакция на разочарование в совре-
менном интеллектуализме. Цивилизация разрушает. Люди как-то 
теряют себя. Они становятся фигурами внешних технологий во 
всем, начиная от еды и кончая любовью… Есть тоска по утрачен-
ному раю. А рай – это непосредственность. “Лёд” – это роман не о 
тоталитаризме, а роман о поисках утраченного духовного рая». И к 
сказанному писатель дабавил, что это его «первый роман, в котором 
доминирует смысл, а не стиль»1. 

Вторая глава «Русский поэтический постмодерн (1960–
2000-е годы)» включает статьи о концептуальной поэзии («“Коли-
чественное” качество поэзии Дмитрия Пригова», «“Прозо-
драматургическая” поэзия Льва Рубинштейна», «Традиционность 
“русского поэта” Тимура Кибирова», «“Критический сентимента-
лизм” Сергея Гандлевского»), а также о поэзии метареалистов 
(«“Филологическая” философия хаоса в поэзии Александра Ере-
менко», «“Монометафоричность” поэтического мира Ивана Ждано-
ва», «Поэтическая “компрессия” лирики Алексея Парщикова»).  

B статье о творчестве Тимура Кибирова отмечается, что на 
внешнем уровне поэт широко использует приемы концептуального 
искусства: цитатность (от словесной, смысловой, синтаксической 
или ритмической до центонной), аллюзивность, интертекстуаль-
ность, метатекстовость, пародийность, циничный ракурс восприятия, 
формально-стилевую близость к соц-арту, рифмо-ритмическую не-
брежность, языковую грубость, матерщину и т.п. Однако внутреннее 

                                           
1 Интервью В. Сорокина с Б. Соколовым. – Режим доступа: http: 

//www.grani.ru 

http://www.grani.ru


IV. РЕФЕРАТЫ 242

наполнение приемов оказывается иным: в отличие от поэтов-
концептуалистов Кибиров акцентирует не формальную, а смысло-
вую сторону приема, и цитатность у него не двусмысленна, а непо-
средственна, окрашена субъективностью его воспоминаний, лириз-
мом его восприятия. О.В. Богданова выделяет константы и варианты 
поэтического мира Т. Кибирова, во многом унаследованного от 
А. Блока. Лирико-ностальгические настроения-мотивы помогают 
преодолеть отрицание поверхностно-советских черт прошлого, сде-
лать акцент не на советскости, а «дойти до самой сути» воспомина-
ний детства. В результате произвольно-прихотливая логика памяти 
позволяет поэту говорить о прошлом не в ракурсе негативного отри-
цания СССР (постмодернистский план), а с традиционной для рус-
ской литературы позиции – любви к своему прошлому. Таким обра-
зом, происходит слияние темы детства, случайно пришедшегося на 
советский период развития страны, с темой неслучайно любимого 
прошлого России, для Кибирова сконцентрированного прежде всего 
в истинных образцах русской культуры и литературы.  

Третья глава «Русский драматургический постмодерн 
(1970–2000-е годы)» включает статьи: «“Пьеса для чтения“: „Валь-
пургиева ночь, или Шаги Командора“ Венедикта Ерофеева»; 
«“Диалоги для театра“ Людмилы Петрушевской»; «“Психологиче-
ский постмодернизм“ Николая Коляды». О.В. Богданова предлагает 
анализ «новой» драматургии, ее игровой поэтики, особенностей 
психологического письма; обозначает некоторые перспективные 
направления в развитии русской драматургии. 

В качестве примера поздней драмы Л. Петрушевской рас-
сматривается цикл «Темная комната», состоящий из четырех одно-
актных пьес (как бы четырех углов комнаты). Ассоциативно заглав-
ный образ порождает аллюзии к таинственно-загадочному, 
авангардистско-символистскому «Черному квадрату» К. Малевича. 
На тематическом уровне первая пьеса цикла – «Казнь» – оказывает-
ся, как и большинство пьес Петрушевской, «трудной»: в ней идет 
речь о казни (расстреле) убийцы, расчленившего тело убитого им 
человека. Однако при всей исключительности темы, при всей «зри-
мости» происходящего сама казнь и субъект казни оказываются за 
пределами действия: о них говорят, их обсуждают персонажи, во-
круг них строится все действие, но сами они остаются только фо-
ном к непосредственно происходящим событиям.  



Постмодернизм в контексте современной русской литературы 243

Реальными «героями» казни становятся ее исполнители (Пер-
вый и Второй), а также контролирующий медицинский и начальст-
венный состав (Врач и Майор), водитель «трансфера» (Шофер) и 
«принимающая сторона» (Студент – сотрудник морга). Реальный 
конфликт формируется не на уровне «преступление – наказание», 
«убийца – представитель закона», а столкновением между героями, 
представляющими закон, а точнее – между «профессионалами» 
(опытными участниками казни) и «новичками». Внешний высокий 
бытийный конфликт (жизнь – смерть) искусно подменяется его низ-
ким, мелким, бытовым аналогом (профессионал – дилетант), и в са-
мой этой подмене обнаруживаются игра и «обман», которые пара-
доксальным образом облегчают «трудное» повествование, позволяя 
перевести его на уровень анекдота, забавного сценического диалога, 
обнаруживающего абсурд и нелепость современного мира. И все это 
осуществляется посредством блестящей авторской языковой игры 
(Sic: национальным эквивалентом иностранного слова «абсурд» в 
пьесе становится слово «чертовщина»). Смысловой трагизм темы 
(смерть человека) вытесняется с авансцены в пределы антуража; ее 
торжественно-траурное звучание сменяется веселым комизмом, пе-
чаль лишается своей минорной компоненты, и в полную силу всту-
пают законы постмодернистской организации текста.  

Трагедийная интонация, заданная названием повествования 
(«Казнь») и его темой (расстрел), к финалу пьесы трансформирует-
ся в забавный фарс, реализованный посредством языковой буффо-
нады. Сюжетная нить остается незавершенной (дальнейшая судьба 
«тела» неинтересна и неизвестна), но и последующее развитие пье-
сы бесперспективно: языковая игра достигла своего апогея, и ее 
продолжение может граничить только с абсурдом (родственным 
финальной абракадабре концептуальных романов В. Сорокина). 

«Свидание» – вторая пьеса, включенная в цикл «Темная ком-
ната», – представляет собой диалог Матери и Сына во время их сви-
дания в тюрьме. Если «Казнь» заканчивалась тем, что Студент «дос-
тает из кармана кусок, откусывает», то в «Свидании» Сын 
«дожевывает, утирается». Случайная и малозначимая деталь – при 
ином следовании пьес – неожиданным образом обретает дополни-
тельный смысл: образ Сына из «Свидания» прочитывается не только 
как образ приговоренного за убийство к расстрелу из пьесы «Казнь», 
но и как развитый во временной перспективе образ Студента (или, по 



IV. РЕФЕРАТЫ 244

мнению Богдановой, любого другого героя – так как «в темной ком-
нате все кошки серы»). В «Свидании» мотив убийства удваивается 
рассуждением об убийцах-медсестрах и утраивается (Мать, почти по 
Достоевскому, рассказывает о «краже со взломом», когда «убили ста-
руху, убили ее племянницу, беременную…»). И кульминацией этой 
философской коллизии становятся слова Матери: «Он убил, его уби-
вать, а он не убивал. Нет! Ему показалось». В вихре мыслей и слов 
современного постмодерного человека утрачивается представление о 
том, кто убил, кого убил, за что убил и убил ли вообще.  

Если в «Свидании» еще ощутима диалогическая связь персо-
нажей, то в «Изолированном боксе» – третьей пьесе (третьем «уг-
ле») «Темной комнаты» – диалог в больничной палате между А и Б 
трансформируется, по сути, в два монолога, достаточно хаотично и 
спонтанно перемешанных друг с другом. В названии «Изолирован-
ный бокс» прочитывается изоляция больных не только (или не 
столько) от других палат, сколько друг от друга. Как и в предшест-
вующих пьесах, здесь хаос смыслового уровня поддерживается 
хаосом языкового выражения.  

Наконец, «Стакан воды», четвертая пьеса цикла «Темная 
комната», еще менее драматургична. Она имеет жанровый подзаго-
ловок «Диалог», но от начала и до конца – монологична, эпически-
повествовательна, так как представляет собой последовательную и 
неспешную исповедь героини, названной М. Отдельные реплики 
другой героини – А – выглядят на этом фоне случайными, нелепы-
ми и произносятся некстати. На вопрос М: «Вы ведь хитренькая 
женщина?» А невпопад отвечает: «Ничего, время есть».  

Прежде звучавший мотив «изолированности» людей теперь 
обретает свою фольклорно-народную форму: центральным внесце-
ническим персонажем становится «волк», как называет М своего 
мужа, уточняя при этом: «Волк есть волк, и хватает и съедает, сани-
тар…» Такое определение героя, по мысли О.В. Богдановой, с одной 
стороны, пробуждает в памяти поговорку «человек человеку волк», а 
с другой – на фундаменте слова «санитар» выстраиваются ассоциа-
тивные связи с больными из «Изолированного бокса», а также с 
«больным-сумасшедшим» из «Свидания» и санитаром-студентом из 
морга в пьесе «Казнь». В результате рождается ощущение охватив-
шей современную жизнь всеобщей болезни, эпидемии, заразы. 



Постмодернизм в контексте современной русской литературы 245

«Болезнь» поражает и язык: известный оборот о «стакане во-
ды», давший название пьесе, превращается в «больную» сентен-
цию – «некому будет на старости лет стакан воды мне в морду 
швырнуть». В сферу языковой игры попадают «имена» героинь, 
состоящие только из одной буквы. Будучи расположены в тексте 
пьесы «по вертикали», они беспорядочно, но отчетливо формируют 
слова – то «М-А-М-А» (как напоминание о трагедии героини, о 
смерти ее близнецов), то «А-М» (как междометное восклицание 
Волка), смешивая трагическое и комическое, страшное и смешное.  

По мнению О.В. Богдановой, цикл пьес «Темная комната» 
становится образцом «новой» драмы, сложившейся во всей опреде-
ленности к концу 80-х – середине 90-х годов. Классические состав-
ляющие драмы (время, место и действие) утрачивают свою главен-
ствующую доминанту (действие) и, по собственному определению 
Л. Петрушевской, превращаются в «диалоги для театра». 

В заключительной главе «Постмодернизм в контексте рус-
ской классической литературы» автор уделяет специальное внимание 
вопросу о месте постмодернизма в современном литературном про-
цессе. Объективных оснований для «непринятия» постмодернизма в 
лоно традиционной русской литературы достаточно. Причиной тому 
являются и деконструкция в сравнении с традиционной иерархизи-
рованной системой «русского мира», и отказ от служебной функции 
литературы на фоне классической «учительности» («соборности», 
«мессианства» и «этноцентризма»). Это и «смерть автора» в проти-
вовес роли поэта-Пророка, провидца, творца; это и диктат формы 
над содержанием на фоне предпочтения в классической литературе 
самих идеи и смысла перед способами их воплощения. Это – ирония 
и игра, тогда как прежде в русской литературе все было «взаправду» 
и «всерьез». Отечественной культурной традиции объективно трудно 
принять в свое русло постмодернизм с иной, кардинально отличной 
(фактически отсутствующей) шкалой ценностей. Если «главными» и 
«вечными» вопросами русской литературы исконно были «Что есть 
истина?», «Что есть Бог?», «Что есть жизнь и что есть смерть?», 
«Каково предназначение человека на земле?», «Кто мы такие?», то 
для постмодернизма подобного рода вопросов не существует, ибо 
философская система постмодерна не включает в себя понятий о Бо-
ге, истине, вере, смысле жизни. 



IV. РЕФЕРАТЫ 246

Однако, по убеждению О.В. Богдановой, предпринятый ана-
лиз постмодернистских текстов показывает, что в «русском вариан-
те» постмодерна проблема созидания мира не менее ценна, чем 
проблема его деконструкции, а способы раскрытия характера героя 
не заслоняют цельности самого типа; вопрос «как (сделано)» от-
нюдь не важнее, чем «что (сделано)». Автор считает, что значи-
тельно усиленные в сравнении с классической литературой интер-
текстуальные связи и игровое начало текста формируют черты 
своеобразия современной литературы, но не выводят за пределы 
«литературности». Теория западного постмодернизма адаптируется 
на русской почве в литературной практике, свидетельствующей о 
причастности современных постмодернистских текстов многооб-
разным и разнонаправленным традициям русской литературы.  

А.А. Ревякина 


